Cuestiones de Filosofia Vol. 11 —N° 36, enero - junio, afio 2025, pp. 97-118

ISSN: 0123-5095

E-ISSN: 2389-9441

£ Cuestiones de Uptc
S sotia  proms Filosofia oy Yty

The Arendtian concepts of action and freedom: conscientious objection

and law*

Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecioén de conciencia y

derecho
Francisco Antonio Pino Pino

Central University of Chile / Alberto Hurtado University
Universidad Central de Chile / Universidad Alberto Hurtado**

Articulo de Reflexion

Resumen

En este trabajo se propone analizar la ob-
jecion de conciencia institucional a través
de los conceptos arendtianos de accion
y libertad. Al abordar la cuestion desde
Arendt, es posible advertir problemas de
esta “institucion juridica” desde el punto
de vista de la accion del agente y su liber-
tad en un tema de tamafia relevancia. Por
esta razon, avanzard con una exposicion
de lo que entendemos por accion y libertad
en la obra de Arendt en didlogo con otros
autores. Luego, sucintamente, el objetivo

es poner bajo analisis el efecto de la exis-
tencia de la objecion de conciencia insti-
tucional. Mostraré, desde este aparato teo-
rico, algunos problemas de la objecion de
conciencia institucional en relacion con la
vida politica y la libertad arendtianamente
entendidas. El objetivo de esta investiga-
cion filosofica es, por tanto, dar cuenta de
la trascendencia de este tipo de reflexiones
en la esfera politica y juridica, asi como de
su necesario didlogo.

Palabras clave: objecion de conciencia, derecho, accion, libertad, Hannah Arendt.

Historia del articulo / Article Info:

Recepcion / Received: 08 de abril del 2024
Evaluado / Evaluated: 18 de julio del 2024
Aprobado / Accepted: 05 de mayo del 2025

* Esta reflexion tiene origen en el contexto del curso “Politica y
visibilidad en Hannah Arendt. Contrapuntos entre Politica y Eti-
ca” dictado en el Instituto de Filosofia de la Universidad Diego
Portales el afio 2017. He retomado mi interés en este tema a pro-
posito de su contingencia.

@oge

** Doctorando en Derecho por la Universidad Central de Chile y
Profesor en la Universidad Alberto Hurtado.

Correspondencia / Correspondence: Francisco Antonio Pino
Pino. Universidad Alberto Hurtado, Avda. Bernardo O’Higgins
1825, Santiago de Chile (Codigo Postal: 6500620). Correo-e:
francisco.antonio.pino@gmail.com

Citacion / Citation: Pino, F. (2025). The Arendtian concepts
of action and freedom: conscientious objection and law.
Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 97


https://orcid.org/0009-0002-2781-9342
http://francisco.antonio.pino@gmail

Abstract

In this paper I propose to analyze institutional conscientious objection throu-
gh the Arendtian concepts of action and freedom. By approaching the ques-
tion from Arendt’s point of view, it is possible to notice problems of this
‘legal institution’ from the point of view of the agent’s action and freedom
in a subject of such relevance. I will therefore proceed with an exposition
of what we understand by action and freedom in Arendt’s work in dialogue
with other authors. Then, succinctly, my aim is to analyze the effect of the
existence of institutional conscientious objection. I will show, from this theo-
retical apparatus, some problems of institutional conscientious objection in
relation to Arendt’s understanding of political life and freedom. The aim of
this philosophical investigation is thus to give an account of the significance
of such reflections in the political and legal sphere, as well as of their neces-
sary dialogue.

Keywords: conscientious objection, law, action, freedom, Hannah Arendt.

98 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



Introduccion

En un reciente y polémico fallo!, referido a la creacion de una ley que regula
la posibilidad de abortar en tres causales especificas, el Tribunal Constitucio-
nal Chileno resolvié que dicha ley era parcialmente inconstitucional debido
a que una de sus disposiciones infringia la Constitucion. El proyecto de ley
consideraba so6lo la objecion de conciencia personal del médico que debia
ejecutar el procedimiento abortivo, prohibiendo que alguna institucion de
salud (publica o privada) se excusara de proporcionar esta prestacion médica
por “alguna razdén de conciencia institucional”. Esto, a juicio de ese tribunal,
era inconstitucional.

En consecuencia, eliminando dos palabras de un inciso del proyecto ley?, la
sentencia establece, entre otras cosas, la existencia de la objecion de con-
ciencia institucional que consiste en que una institucion prestadora de salud,
con independencia de la posicion de cada profesional médico que la integra,
puede eximirse del cumplimiento de la ley y no realizar el procedimiento
abortivo cuando alguna paciente asi lo requiera.

En principio, la objecion de conciencia aplicaba de forma exclusiva a personas
naturales. El Tribunal Constitucional estimé que esto debia extenderse a las
instituciones prestadoras de salud (clinicas privadas y hospitales publicos).
Los elementos principales en la justificacion de la objecion de conciencia son
la libertad de conciencia y la dignidad humana?®. Posteriormente, utilizando
otras disposiciones constitucionales, el Tribunal Constitucional logra
justificar su ampliacion a las instituciones®. Esta sentencia muestra la relacion
compleja que existe entre dos sistemas normativos diversos: el derecho y la
moral’, siendo este el trasfondo mas profundo y general de la decision.

1 Sentencia del Tribunal Constitucional Chileno ROL N° 3.729 del afio 2017, que examina
la constitucionalidad del proyecto de ley que despenaliza el aborto en tres causales espe-
cificas. Un analisis de la sentencia puede consultarse en Undurraga (2019, pp. 128-189).

2 El proyecto de ley, en lo tocante al tema de este articulo, sefialaba que la objecion de
conciencia “(...) es de caracter personal y en ningun caso podra ser invocada por una
institucion”. El Tribunal Constitucional ordend suprimir las palabras “no podran”, que-
dando el articulo finalmente asi: “(...) es de caracter personal y podra ser invocada por
una institucion”.

3 Asi se enuncia en los Considerandos 131 y 132 de la sentencia. Puede consultarse una
revision general de estos conceptos en Nogueira (2006) y en Tértora (2012).

4 De forma ejemplar, los Considerandos 134, 135 y 136 de la Sentencia del Tribunal Cons-
titucional Chileno ROL N° 3.729 del afo 2017.

5 Una revision profunda, desde la filosofia analitica del derecho, puede consultarse en

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 99



Las constituciones actuales, después de la Segunda Guerra Mundial®, adopta-
ron caracteristicas especiales, como por ejemplo la incorporacion del lengua-
je moral y politico en los textos constitucionales (Aguild, 2007). Es por esta
razon que sostengo que una aproximacion desde una perspectiva diferente a
la juridica, dada la proximidad del lenguaje constitucional al lenguaje moral
y politico, permite comprender la complejidad de la existencia de una institu-
cion juridica que permita la objecion de conciencia a instituciones. Este caso
resulta particularmente 1til para comprender la relevancia del pensamiento
filosofico y politico en la reflexion publica y el modo de organizar nuestra
vida en comunidad.

Atendida la relacion explicada anteriormente, y su relevancia para la com-
prension del desarrollo de la vida publica, propongo analizar la objecion de
conciencia institucional desde los conceptos de accion y libertad en Arendt.
La pregunta rectora de esta reflexion es ;La objecion de conciencia institu-
cional permite la realizacion de la libertad, filosoficamente entendida? Con
esta pregunta es posible advertir algunos problemas de la institucion juridica
y dar una primera respuesta a esta pregunta.

En consecuencia, este escrito se encargara de analizar el problema de la obje-
cion de conciencia institucional, y la racionalidad de su configuracion, desde
una perspectiva distinta a la especificamente juridica. Por tanto, se desarro-
llarén los conceptos de accidn y libertad en Arendt para luego, sucintamente,
poner bajo analisis el efecto de la existencia de la objecion de conciencia ins-
titucional. Esta institucion juridica no es solo cuestionable desde la técnica
juridica, sino también desde el punto de vista politico, que afecta directamen-
te la libertad y la capacidad creadora de las personas. Esta capacidad de las
personas tiene dentro de sus valores fundamentales, la libertad de conciencia.

Vita activa: labor, trabajo y accion

Una de las obras mas importantes de Arendt es La Condicion Humana. Alli,
entre otros temas, se desarrolla un analisis filosofico desde la perspectiva de
la vita activa, concepto que designara tres actividades fundamentales: labor

Comanducci (2003).

6 El proceso historico y cultural que permite advertir caracteristicas compartidas entre or-
denamiento juridicos es denominado “constitucionalizacion del ordenamiento juridico”.
Véase Guastini (2013, pp. 147-158).

100 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



trabajo’ y accion®. Desde esta perspectiva, la vida es condicion (en tanto
mediada por las esferas de la labor, el trabajo y la accion) y no naturaleza
(algo dado). Es decir, la vida, en tanto se compone de labor, trabajoy accion,
no puede ser pensada como una naturaleza sino como condicion, pues es
ella misma mediada/producida por esferas (ya no puede ser un dato o una
sustancia natural). La vida se produce mediante —es mediada por— la labor
(para conservarse) y a la vez es vida en un mundo que es construido (vida
mediada por el trabajo como puesta en obra). La vida no existe, por tanto,
sino en virtud de estructuras de estabilidad dadas por el artificio humano
que son las esferas de la actividad. De este modo, la vida humana’® no es un
hecho inmediato, sino que esta siempre mediada por las esferas!® de unas
actividades especificas (labor, trabajo y accion), que median y cualifican
la vida de los seres humanos. En consecuencia, Arendt elige el concepto de
condicion y no de naturaleza para referirse al estatus de humanidad.

Tomando esta base conceptual, la actividad mediadora en la constitucion del
mundo de los individuos es el trabajo, y la vida es vida en el mundo. Por
un lado, Arendt sostiene que la vida debe (re)producirse mediante la labor,
y se reproduce dando satisfaccion a las necesidades vitales basicas o, como
Marx denomino estas necesidades, “el metabolismo del hombre en la natu-
raleza''”. Por otro lado, el trabajo, que opera como constitucion del mundo,
como esfera de la vida que existe entre las cosas creadas por el individuo,
y que segun La condicion humana es constitutiva del mundo comun de los
hombres. Finalmente, la accion se define ante todo como el poder de comen-
zar algo nuevo. En este contexto, el acto de “iniciar algo” (Arendt, 2009, pp.
200-201) constituye un inicio cualificado por una caracteristica especial: no
tiene un fin externo al propio acto de comenzar algo.

En estricto rigor, solo en la tercera esfera (accion) es donde la vida deviene

7 Similar distincion encontramos en Locke (2006, p. 34). Véase también, Arendt (2009, p.
21).

8 Arendt inicia el primer capitulo de su obra con esta distincion (p. 21).

9 He referido que la vida, en tanto tal, es objeto del analisis de Arendt como vida humana:
“(...) el artificio humano del mundo separa la existencia humana de toda circunstancia
meramente animal, pero la propia vida queda al margen de este mundo artificial y, a tra-
vés de ella, el hombre se emparenta con los restantes organismos vivos” (Arendt, 2009,
p-4).

10 El concepto de “esfera” ha sido desarrollado, ulteriormente, también por Peter Sloterdijk
(2003)

11 Ella refirio la explicacion de este punto, en una parte, con Marx (Arendt, 2009, p. 112).

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 101



existencia: en la /abor, la vida es conservacion (para que haya vida debe
conservarse), y para que pueda conservarse requiere de la realizacion de una
actividad que corresponda a la labor: es por ello que en esta esfera la vida no
es nada en si, sino que ella debe realizar una actividad a través de la cual se
conserva, es decir, tiene que reproducirse como vida biologica. En el trabajo
hay vida en el mundo'?, pero donde la vida esta cosificada (como ocurre con
las cosas que eran parte de las cosas del mundo por el artificio humano), pue-
de ser cualificada como una vida en medio de las cosas. Esta vida cualificada
por el trabajo solo puede ser reconocida mediante la puesta en obra, mediante
la produccion, que ocurre cuando la vida estd mediada por el trabajo. En con-
secuencia, la vida no “es” materia, sino proceso que se conserva como tal (en
la labor), y es al mismo tiempo una puesta en obra.

En la esfera del trabajo, de acuerdo con Arendt, la vida no es una dimension
politica de la existencia autobnoma'. Sin perjuicio de las discusiones que sus-
cita este punto, es posible destacar un elemento fundamental de la cuestion:
en la accion y la libertad estan las claves para la comprension de la vida po-
litica. En la esfera del trabajo el individuo vive una existencia entre cosas; en
la accién esto cambia. Es a propdsito de la comprension de la accion y de la
libertad de los individuos que resulta pertinente indagar acerca de estos con-
ceptos filosoficos para mostrar que, en un Estado Constitucional de Derecho
con pilares liberales, es posible la libertad y la accion al alero de la objecion
de conciencia institucional.

De conformidad a lo referido precedentemente, en la esfera del homo labo-
rans y la del homo faber, no es posible hablar de una completa comprension
de la condicion humana. Para comprender integramente la condicion huma-
na, es necesario avanzar en el estudio de la esfera de la accion en relacion
al concepto de libertad. En esta indagacion estad la clave para comprender
filos6ficamente la objecion de conciencia institucional y los problemas que
¢ésta presenta.

12 A este respecto, se puede sostener que Arendt esta ligada a Heidegger. Este vinculo se
advierte cuando la filosofa alemana sefiala que “(...) independientemente de la excepcion
que representa Nietzsche, quien siempre traté de hacer del hombre un verdadero ‘amo
del Ser’, la filosofia de Heidegger es la primera en ser absolutamente mundana, pero sin
compromisos. El Ser del hombre se define como ser-en-el-mundo y lo que en el fondo este
ser-en-el-mundo trata no es otra cosa que la de mantenerse ahi” (1968, p. 61).

13 En particular lo refiere en Arendt (1997, p. 151).

102 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



Accion

La nocién de accion en Arendt se caracteriza por situar al individuo en un
mundo entre otros. Por ello trae aparejada la idea de pluralidad e identidad.
La accion es posible en tanto nos entendemos como sujetos que habitamos
un mundo entre sujetos. En razon de la nocion de “un mundo entre otros”,
somos capaces de entender la identidad de forma dinamica y plural: la iden-
tidad es una construccion que depende de nuestra interaccion con otros y de
la identificacion de la propia identidad al igual que la de los demés. De ahi
que en la esfera de la accion se presenta la segunda natalidad (no biologica),
que es de caracter politico y social, y con la cual inicia la condiciéon humana.
En lo que sigue, explicaré como Arendt construye este concepto clave para
luego entender la objecion de conciencia.

Es posible sostener, entonces, que a propdsito de Filosofia de la existencia
de Arendt (1968, pp. 48-68), se puede rastrear un camino heideggeriano'*, en
tanto ser es ser en un mundo € incluso es ser respecto de otro. El hecho de
estar frente a otro, de ser presentado y expuesto, es ser otro o, dicho de otra
manera, es lo que da lugar a la relacion de alteridad. En consecuencia, esta-
mos proyectados en el mundo. Por ello, mi identidad, en definitiva, se define
como pluralidad, en tanto puedo concebirme a mi mismo como otro (una
alteridad). De este modo, identidad y existencia entrafian una concepcion
relacional y dindmica.

De esto se sigue, entonces, que existir significa ‘ser otro para otro’: lo que
me constituye es la unicidad y alteridad de ese Unico frente a otro que es
también un unico. Es en virtud de dicha relacion que no soy simplemente
una especie; en la relacion con otro, paso a ser distinguible dentro de la mera
especie. Recordemos que para Arendt no se es humano exclusivamente en la
labor, pues en la esfera de pura labor soy especie; en la otra esfera, en la del
trabajo, en la puesta en obra, comparezco como productor que forma parte de
una serie productiva, dando lugar a un mundo entre cosas. Finalmente, en la
accion, en cambio, hay una existencia en la medida en que hay singularidad
y nos situamos en un mundo entre hombres, es decir, entre otros en relacion
de alteridad y reconocimiento.

14 Sobre las nociones de pluralidad y mundo en Arendt, y su vinculo con Heidegger, véase
Campillo (2005, pp. 87-100).

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 103



Sélo en la accion tiene lugar la pluralidad de “los hombres™. Cada hombre es
un hombre entre hombres, y con ello surge la produccién del mundo “entre”
los hombres: en la labor no hay mundo posible, pues hay puro consumo. En
el trabajo hay mundo, pero es el mundo del hombre respecto de las cosas que
produce en su trabajo y que quedan desprendidas de ¢l. En la accion, lo que
se constituye es un mundo “entre” los hombres, es el puro espacio del “entre
los hombres” que tiene lugar en la puesta en escena'>. Dicho espacio se crea,
no preexiste, y tiene lugar en la relacion de intersubjetividad y el reconoci-
miento reciproco. Al decir de Arendt:

(...) si la accion como comienzo corresponde al hecho de nacer, si es la
realizacion de la condicion humana de la natalidad, entonces el discurso
corresponde al hecho de la distincion y es la realizacion de la condicion
humana de la pluralidad, es decir, de vivir como ser distinto y nico entre
iguales (2009, p. 202).

El hombre, en tanto tal, es inicio y solo tiene lugar en la esfera de la accion.
No hay simplemente proceso y puesta en obra, sino un inicio que se repite
en la capacidad de comenzar cada vez que se actua. El hombre es capaz de
un segundo nacimiento'®, es decir, de volver a la condicion de inicialidad (p.
201). Es necesario precisar que esta condicion de inicialidad hace referencia,
ademas, a la idea de milagro en sentido (a)teoldgico, es decir, como lo im-
previsible pero expresado y representado. Arendt sefiala, en relacion con este
inicio, que:

(...) siempre se da en oposicion a las abrumadoras desigualdades de las
leyes estadisticas y de su probabilidad, que para todos los fines practicos y
cotidianos son certeza; por lo tanto, lo nuevo siempre aparece en forma de
milagro (p. 202).

Ahora bien, es un inicio que se repite y vuelve mediante la puesta en escena
de un comenzar que da lugar a la constitucion de un espacio'’. Lo que nace
es el individuo entre iguales, o como lo ha explicado Birulés:

15 Arendt sefala que es a través del discurso y la accion que los hombres “(...) hacen su
aparicion en el mundo humano” (2009, p. 203).

16 Para una revision de la idea de segunda natalidad en Arendt, como una categoria esen-
cial en la comprension de su obra, véase Bagedelli (2011, pp. 37-58). Ademas, para una
critica de la lectura biopolitica de los conceptos de libertad y natalidad de Arendt, véase
Fuentes (2011, pp. 239-255).

17 Sobre la nocidn de espacio de aparicion véase Campillo (2005, p. 95), y acerca de los
diversos usos del término en la obra de Arendt, véase Campillo (2002).

104 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



La esfera publico-politica es la esfera del estar entre hombres (inter homines
esse), y no porque quienes habitan en ella tengan un tnico objetivo colec-
tivo, sino fundamentalmente porque todos los que participan tienen algo
en comun: comparten el mundo. A diferencia de los espacios que son sélo
resultado del trabajo de nuestras manos, este espacio-entre no sobrevive
a la realidad del movimiento que lo genera: no s6lo se desvanece cuando
los humanos mueren, sino también con la desaparicion de sus acciones. De
modo que el espacio de la libertad politica se da potencialmente alli donde
las personas se retinen, pero s6lo potencialmente, no necesariamente ni para
siempre; se trata, pues, de una posibilidad que no esta limitada a un tiempo
0 a un espacio precisos (la polis griega, por ejemplo). Dicho en términos
arendtianos, el poder es lo que mantiene la existencia de la esfera publica,
su potencial espacio de aparicion (2007, p. 94).

De este modo, es un comienzo que pone en marcha el poder de iniciar. Es
por esta razon que el ser humano nunca deja de ser inicio mientras actda.
Ahora bien, no basta solo el poder comenzar y la capacidad de accion, pues
no toda accidn produce como resultado necesariamente una accion politica.
Para que haya accion politica se requiere de una unidad, una co-pertenencia
entre accion y discurso'®.

La relacion de co-pertenencia es fundamental para comprender la objecion
de conciencia, puesto que esta facultad legal permite al individuo eximirse
del cumplimiento de un deber por alguna razon de relevancia, habitualmente
moral. Esta facultad se inscribe en el contexto del cumplimiento de un deber
legal de los médicos, en la esfera de la accion: es en ella que se reconoce la
individualidad de los sujetos y su complejidad, del mismo modo que su capa-
cidad de objetar. El individuo no es tal en un mundo entre cosas, es tal en tan-
to individuo en relacidon con otros iguales; se constituye como individuo en
la accioén y en el discurso. En palabras de Anne Amiel, comentando a Arendt:

La accidn y la palabra, que corresponden a la condicion humana de la plura-
lidad, son los lugares de la revelacion del agente. Pluralidad significa igual-
dad y distincion. Palabra y accion son la manera de distinguirse, de revelarse
(2000, p. 68).

18 Sobre la (co)pertenencia véase Arendt (2009, p. 201).

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 105



Libertad

Lanocion de libertad en Arendt se caracteriza por la espontaneidad que marca
la capacidad de tener un inicio. Esta capacidad, incondicionada, caracteriza
la condicion propiamente humana en la esfera de la accion. Esta caracteriza-
cion de la libertad implica dos elementos adicionales: por un lado, la visibili-
dad, es decir, la aparicion del individuo y, por otro lado, su politicidad. En lo
que sigue, se dara cuenta de cdmo Arendt construye este segundo concepto
clave para entender la objecion de conciencia institucional y los problemas
de esta institucion juridica a la luz del analisis realizado en este articulo.

Al abordar el concepto de libertad es necesario partir de la idea, anteriormen-
te explicada, de que libertad y accion estan unidas por la capacidad creadora
de generar un inicio fuera de todo lo calculable y ponderable. Esto, a su vez,
esta intimamente vinculado a la idea de natalidad, es decir, ese segundo na-
cimiento en el cual aparecemos en el mundo “entre hombres”, a proposito de
la constitucién de mundo que ya no es un mundo entre cosas.

Con este punto de partida, libertad estd asociada a la idea de acontecimien-
to!:

Libertad y evento: la fuente de la libertad, que se manifiesta como esponta-
neidad de poder iniciar una serie por si misma, es el evento (...) Solamente
en el evento mismo, independientemente de todas las ponderaciones calcu-
lables, caen las pocas decisiones fundamentales acerca de las cuales yo sé
que eran libres esas decisiones por la razon de que yo no puedo revocarlas.
Son decisiones independientes de todas las ponderaciones calculables. No
es cierto que todo en la vida sea irrevocable. La mayoria de las cosas pueden
repararse y revocarse y todo ello sencillamente porque no lo hemos decidido
libremente sino forzados por circunstancias interiores (impulsos) o exterio-
res (Arendt, 2006, p. 93).

De este modo, la primera caracteristica de la libertad arendtiana es la espon-
taneidad. Este concepto simboliza la deriva kantiana presente en la forma-
cién intelectual de Arendt. En este sentido, la referencia es directa a la Criti-
ca de la razon pura, en particular al desarrollo de las antinomias de la razén

19 Como lo incalculable, impredecible y por ello lo irrepresentable. S6lo como una de las
dimensiones de la vida, distinto del trabajo y la produccion.

106 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



pura”. En términos kantianos, la autora piensa la causalidad que procede
de la libertad como causalidad originaria, es decir, no determinada por otra
causa que la preceda. Esta causalidad originaria configura la “capacidad de
iniciar por si mismo una serie” (1997, pp. 76-77), en la que el sujeto es libre
de todo el influjo de la sensibilidad, de sus pulsiones internas, del calculo y
la ponderacion.

Ahora bien, Arendt da un nuevo paso desde la idea de espontaneidad kantia-
namente abordada, conservando la idea misma de espontaneidad, pero des-
pojandola de un rasgo kantiano clasico, a saber, la sujecion de €sta a una ley
que la determine, a un imperativo categorico de caracter moral que rige a la
voluntad. La razon practica kantiana esta regida por la clésica formula vacia
del imperativo categorico en sus diversas formas (Kant, 2002). El comienzo
del desmarque de la teoria kantiana esta expresado, en estos términos, cuan-
do Arendt sefiala que “(...) el milagro de la libertad yace en este poder-co-
menzar que a su vez estriba en el factum de que todo hombre en cuanto viene
al mundo —que ya estaba antes y continuara después— es é/ mismo un nuevo
comienzo” (1997, p. 66). Esta reflexion produce un cambio en la compren-
sion arendtiana de la espontaneidad y, con ello, genera un punto de inflexion
desde la concepcion kantiana de espontaneidad hacia la comprension del na-
cimiento y comienzo en términos agustinianos.

En la explicacion de Fina Birulés:

La pluralidad no es simple alteridad ni tampoco equivale al mero pluralis-
mo politico de las democracias representativas. Arendt recurre a metaforas
teatrales para ilustrar las caracteristicas del espacio publico, cuya funcion,
en su obra, es iluminar los sucesos humanos al proporcionar un espacio de
apariencias, un espacio de visibilidad, en el que hombres y mujeres pueden
ser vistos y oidos, y revelar quiénes son mediante la palabra y la accion.
Para ellos, la apariencia constituye la realidad, cuya posibilidad depende
de una esfera publica en la que las cosas salgan de su oscura y resguardada

existencia (2007, p. 84).

20 Véase B562, A532 y B560 (Kant, 2014). Kant introduce el concepto de natalidad, pero
a propoésito de un nacimiento que no es comienzo, sino a través de la causalidad natural.
Para una revision de la lectura hecha por Arendt de la obra de Kant pueden consultarse sus
Conferencias sobre la filosofia politica de Kant. También puede confrontarse el estudio
critico de Rivera de Rosales (2005).

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 107



En la nota del 10 de julio de 1953 en el Diario filosofico, Arendt remarca
que “el inicium y no liberum arbitrium es la Gltima y suprema expresion del
antiguo concepto de libertad” (2006, p. 392). Con ello vincula la espontanei-
dad (kantiana) con el concepto de libertad agustiniana que no se reduce al
concepto de libre arbitrio. El movimiento es identificar en San Agustin dos
conceptos de libertad: el libre arbitrio (entre alternativas dadas) y un con-
cepto de libertad vinculado al concepto de inicio, no moderno, de libertad”'.

Esta capacidad de poder comenzar no esta regida por ley alguna, como tam-
poco por la posibilidad de calculo, pues es la imprevisibilidad misma. A di-
ferencia de Arendt, en la obra de Kant encontramos una distincion relevante:
en el juicio intelectual como juicio determinante del conocimiento —distin-
guiéndolo de otro juicio determinante, que seria el del imperativo categdrico
o principio de la accion (mandato de la voluntad)— se considera una voluntad
que actia, pero obedeciendo una ley que es la de la propia razén como man-
dato. Esta es la cuestion que Arendt suprime de su argumento, pues abstrae
el concepto de espontaneidad y lo desprende de la idea del mandato de la
razon. En lugar del principio determinante esta el principio inspirador, que
tiene su origen en la lectura de El espiritu de las leyes (Arendt, 1996, p. 164).
De este modo, Arendt aborda la idea de principio de la acciéon no determi-
nante, es decir, entendido como principio inspirador. Con este argumento, la
filésofa alemana logra mantener el concepto de espontaneidad kantiana, vin-
culada a la cuestion del inicio y la natalidad (deriva agustiniana) sin la idea
de una ley que rija la voluntad, es decir, como un principio orientador que
nada prescribe en torno al resultado, sino que s6lo guia la accion y que tiene
sentido puesto en escena, ejercido, representado o, dicho, en otros términos,
vivido.

Como corolario de todo lo anterior emerge una nueva caracteristica de la
libertad, a saber, la visibilidad. La apariencia de la libertad coincide, senala
Arendt, con la accidn ejecutora que expresa cierto virtuosismo asemejado al
de las artes escénicas (p. 165), pues ha de ser visible y vivenciable. De este
modo, la visibilidad de la libertad es un fendmeno de la experiencia y, por
tanto, no puede ser incondicionado. Cuando Arendt sefiala que “(...) con pa-
labra y acto nos insertamos en el mundo humano y esta insercion es como un

21 Cfr. respecto al concepto de libertad de San Agustin, Dolby (2004), y respecto de la con-
cepcion de Arendt sobre la filosofia de San Agustin véase Arendt (2001).

108 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



segundo nacimiento en el que confirmamos y asumimos el hecho desnudo de
nuestra original apariencia fisica??” (2009, p. 201) esta precisando una cues-
tion realmente importante, es decir, que con palabra y acto se inaugura un
segundo nacimiento que repite el hecho de que hemos nacido (bioldgicamen-
te), pero bajo una nueva forma: la de la accion y palabra, que es la forma en
que comparecemos ante los otros hombres. La publicidad de nuestro ser, en
la palabra y acto, constituye un segundo nacimiento. A ella le interesa esto y
no el nacimiento bioldgico, pues visto correctamente, el segundo nacimiento
tiene un sentido humano no desde el punto de vista bioldgico, sino desde su
repeticion como acto y palabra. Nacimiento como condicion humana es el
segundo nacimiento como puesta en escena, mediante el acto y la palabra.
Siguiendo a Arendt, el nacimiento vuelto condicién humana es aquello que
interrumpe una cadena causal y da origen a un nuevo comienzo: esto es lo

denominado “milagro®”.

Finalmente, a esta espontaneidad que debe ser puesta en escena, el milagro
arendtiano agregara una tercera caracteristica a la idea de libertad: su politi-
cidad.

La libertad, arendtianamente entendida, es politica. Es lo que, como fenéme-
no, otorga sentido a la politica. La libertad se cumple en las condiciones de
la accion politica y, al mismo tiempo, da sentido a la politica, siendo de este
modo una relacion simbiotica: la razén de ser de la politica es la libertad y,
ella misma, es un principio inspirador. Con ella se funda la apertura de un es-
pacio mundano en el que la libertad puede hacer su aparicion. Sin ese ambito
publico garantizado, la politica misma pierde su sentido y razon de ser. De
este modo, Arendt establece la idea de libertad, las condiciones de politicidad
de la accion politica y de la relacion dialdgica e intersubjetiva en el mundo
“entre” hombres. En consonancia con ello, en ;Qué es la libertad?, Arendt
sefala que ésta es la causa de que los hombres vivan en una comunidad po-
liticamente organizada (1996, p. 158), de hecho, el &mbito en el que siempre
se conocio la libertad es en el espacio politico (p. 157). En consecuencia, su
politicidad se relaciona con la necesidad de contar con un espacio mundano

22 El nacimiento biolégico deviene, luego, en condicion humana.

23 Como ya se ha explicado, por un lado, en sentido (a)teoldgico, rescatando la caracteris-
tica de irrupcion en una cadena y como manifestacion de lo improbable e imprevisible y,
por otro lado, como manifestacion y exteriorizacion (fendmeno). Sobre el particular véase
Arendt (1997, pp. 65-66).

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 109



tangible en el que el individuo experimente su condicién de ente libre (p.
160).

Estas tres caracteristicas concurren en la configuracion del concepto de liber-
tad arendtiano que estd ligado, como se observd, intimamente al de accion.
La idea de libertad es fundamental para comprender la objecion de concien-
cia, puesto que en la idea de objecidon de conciencia personal (aquella que
pueden invocar los individuos como diversa de aquella que pueden invocar
las instituciones) se encarna la dimension de la accion: aquella en la cual los
médicos y profesionales de la salud salen de la esfera de la labor y tienen la
posibilidad de tener accion y discurso, moral y politicamente articulado, en la
visibilidad del espacio publico. Es un reconocimiento del derecho de algunas
razones de los individuos para eximirse del cumplimiento de un deber. En
esta facultad legal se encarna la dimension politica de la objecion de concien-
cia personal, que aparece como compatible con esta nocion de libertad. Sin
embargo, esta lectura no es simétrica respecto de la objecion de conciencia
institucional. En consecuencia, cabe abordar la cuestion de si es posible la
“objecion de conciencia institucional” a la luz del pensamiento arendtiano.

Objecion de conciencia ;institucional?

En la reflexion en torno a la objecidon de conciencia, el centro es la persona
que se encuentra en posicion de ejecutar el procedimiento médico abortivo,
teniendo como contrapartida la posibilidad de que, de forma excepcional, el
derecho le permita abstenerse de cumplir el deber sin una consecuencia juri-
dica desfavorable, mientras se asegura la prestacion médica a la persona que
lo requiere. El Tribunal Constitucional estimé que el hecho de no permitir la
objecion de conciencia a las instituciones era inconstitucional, dando de esta
manera lugar en su fallo y reflexion a la creacion de la objecion de conciencia
institucional.

La institucién pugna con el problema de la libertad. La forma de consagrar
la objecion de conciencia permite que una institucion —por ejemplo, un
servicio privado de salud— ordene a sus integrantes desobedecer la letra de
la ley y sus convicciones (no seguir su conciencia moral y deber legal de
realizar el procedimiento abortivo) en atencidon a que para la institucion es
moralmente (u otra razdn de relevancia) gravoso “cumplir” con dicha norma.
Esta es la logica del funcionamiento que subyace a la objecion de conciencia
institucional, a saber, que un individuo legalmente habilitado para realizar el

110 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



procedimiento abortivo —y que no es objetor—, deba someter su conciencia
moral y su voluntad a una ficticia voluntad moral (o de otro tipo) institucional.

La objecion de conciencia es una herramienta que permite que se ejerza la li-
bertad de conciencia institucional sobre la libertad de conciencia individual.
De esta manera, la libertad en tanto voluntad queda abolida por la institucion;
como libre albedrio (entre posibilidades dadas) también, pues en todos los
casos el sujeto pasa a ser parte de una masa o cuerpo social corporativo que
decidird —impondra— sus convicciones sin previa consulta, diluyendo de esta
manera al individuo.

La situacion es realmente paraddjica: la objecion de conciencia personal
(para distinguirla de la institucional) pretende que ante una cadena causal
que se origina en la norma, el sujeto tenga la posibilidad de eximirse de
su cumplimiento, y de esta manera cambie la cadena causal de obediencia
y cumplimiento. Nada prescribe la institucion de la objecion de conciencia
“personal”, sélo regula la posibilidad de huir de un mal moral que podria
causar pesar. Entendida de esta manera, la objecion de conciencia personal
es una deriva del principio republicano de la libertad y la igualdad, en tanto
nos reconocemos como un otro y entendemos la pluralidad y programas de
vida que podrian afectarse ante el normal cumplimiento de un deber médico.
En este sentido, es un principio inspirador de la accion: nada prescribe, nada
obliga, no hay control normativo sobre la accion en su contexto de ejecucion
ni en cuanto al contenido de la decision. Hablando arendtianamente, estamos
ante una institucion que podria ser compatible con la libertad o que, al me-
nos, permite su aparicion en escena.

La objecion de conciencia institucional, en una logica muy apartada de la
idea de libertad, pone a los profesionales bajo el dictamen moral de proteger
la vida de conformidad a lo que estime una institucion. De este modo, ten-
driamos una ley moral que determinaria la razén practica de la institucion y
que, a su vez, disciplinaria las demds voluntades: ya sabemos con Arendt y
la deriva agustiniana que la libertad y la accion no estan determinadas por un
imperativo categdrico que determine la voluntad, sino que es una voluntad
incondicionada que al mismo tiempo se manifiesta como fenomeno. En con-
secuencia, resulta muy complejo hablar de libertad en este caso.

Ahora bien, se presenta otro problema. La objecion de conciencia institucio-
nal da inicio a una cadena en la voluntad de la corporacion: ;qué espacio de

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 111



libertad queda para el hombre entre los hombres? ;cudl es la legitima posi-
bilidad de expresar fenoménicamente su voluntad en la esfera de la accién?
(no queda el mundo configurado como un mundo entre cosas (ley, producto
del legislador y voluntad general de la corporacion)? ;qué espacio queda
para la accidn y la palabra del sujeto que esta atrapado entre la cadena causal
de la ley y de la corporacion? jes libre de ejercer la objecion de conciencia
respecto de la norma que lo obliga a obedecer la voluntad de la corporacion
por ser moralmente gravosa? Y, en esta ultima hipdtesis, (estamos ante lo
imprevisible, lo milagroso? jestd el sujeto que rompe los esquemas, y que
por si mismo crea un nuevo inicio, huyendo de la doble causalidad en la que
esta atrapado?

Estamos en presencia de una institucion en la cual el individuo queda sub-
sumido en cursos causales que impiden su accion, discurso y palabra; que
impiden la legitima posibilidad de presentarse ante otro como sujeto libre en
un espacio que garantiza la posibilidad de ser libre y que da curso a la misma
libertad. El individuo, puesto en relacién con la objecion de conciencia ins-
titucional, estd impedido de ser y aparecer en la escena politica, anulando de
esta manera la autorizacion otorgada por el derecho (la reivindicacion del in-
dividuo). Nada de esto es posible con la objecidon de conciencia institucional,
pues la libertad que garantiza el discurso publico y que se pone en ejecucion
esta vedada ex ante. En consecuencia, se clausura la libertad individual en
beneficio de la voluntad corporativa. Lo paradojal de tal situacion es que el
derecho consagro esta posibilidad de ejercer este tipo de objecion con el ni-
co proposito de garantizar mayores espacios de agencia moral y libertad de
los sujetos individualmente considerados.

Esta forma de entender la vida politica, en accion y palabra, es anulada por
la posibilidad de someter la voluntad de un profesional médico (sea o no
objetor) a la decision de un colectivo que no participa de la practica médica
(quienes detentan el ejercicio de la objecidon corporativa). No solo se limita
el ejercicio de la propia capacidad moral de decidir y ponderar, sino que se
coarta también la legitima posibilidad del debate publico de ideas entre igua-
les, dejando al sujeto, en cuanto tal, en un mundo entre cosas.

La pertinencia filosofica de la reflexion en torno a la objecidon de conciencia
fue puesta de relieve por Arendt en Desobediencia civil. En dicho trabajo,
explicando los origenes de la nocion de objecion de conciencia en su deriva

112 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



cristiana y analizando un tipo de objecion de conciencia secular, Arendt se-
nala que:

No hay duda de que incluso esta clase de objecion de conciencia pueda
resultar politicamente significativa cuando llegan a coincidir cierto nimero
de conciencias y los objetores de conciencia decidan acudir a la plaza y
hacer oir sus voces en publico. Pero entonces ya no estamos tratando con
individuos o con un fenémeno cuyo criterio pueda derivarse de Socrates o de
Thoreau. Lo que se ha decidido in foro conscientiae se ha convertido ahora en
parte de la opinion publica y, aunque este grupo particular de desobedientes
civiles puede proclamar su validacion inicial —sus conciencias—, cada uno
de ellos ya no se apoya en si mismo. En la plaza, la suerte de la conciencia
no es muy diferente de la suerte de la verdad del filésofo: se convierte en
una opinion, indistinguible de otras opiniones. Y la fuerza de la opinién
no depende de la conciencia sino del nimero de aquellos con los que esta
asociada —«el acuerdo unanime sobre que X es un mal (...) afiade crédito a la
opinion de que X es un maly (2015, pp. 54-55).

Arendt no penso una objecion de conciencia reglada (permitida) por el dere-
cho en alguna circunstancia especifica. Sin embargo, se destaca que todavia
en ese tipo de objecion, el elemento individual, y eventualmente publico,
adquiere una significancia politica. Para el caso particular de la objecion de
conciencia institucional es todavia mas relevante, pues es el derecho mismo
el que reconoce la posibilidad de disentir con la regla por razones morales (u
otras razones de relevancia). Parad6jicamente, esta capacidad ha sido vedada
a los individuos, dando protagonismo “moral” a las instituciones. La relevan-
cia moral de la objecion de conciencia personal, ejercitada por razones mo-
rales, se convierte en irrelevante frente a la voluntad corporativa que ejerce
la objecion de conciencia institucional, siendo los sujetos considerados como
meros recursos de un conjunto que posee una proteccion moral superior. En
consecuencia, el derecho como articulador de la libertad politica fracasa y
los espacios de libertad, con todas las propiedades arendtianas de la libertad,
son degradados.

La objecion de conciencia institucional implica la irrelevancia practica de
la facultad legal de objecion de conciencia de los sujetos individualmente
considerados. Esto quiere decir que la facultad que pretende ser un descargo
del deber normativo, y un alivio por alguna razon de relevancia —dentro
de las cuales se cuentan las razones morales—, para personas naturales (no

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 113



instituciones), no tiene aplicacion. El resultado es que un sistema, que
en principio pretendia dar respuesta juridica al reclamo de un sector de
la sociedad, convierte en irrelevante la objecion de los individuos, pues
dicha posibilidad de decidir debe someterse a la voluntad corporativa de la
institucion de salud que es objetora. Se coarta, en definitiva, la esfera de
la libertad y accion politica que el sistema juridico consideré como una
herramienta para equilibrar diversos intereses en la esfera publica.

Con la objecion de conciencia institucional el médico es sometido a un mun-
do de pura necesidad. El personal médico, bajo esta objecion corporativa, ve
su capacidad de objetar anulada y, al mismo tiempo, la mujer ve restringida®*
la posibilidad de recibir la prestacion de los servicios médicos. El ultimo
espacio posible para recibir el servicio médico es una institucion publica de
salud que no esta regida por la objecion de conciencia institucional, y a la
espera de que sus médicos no sean objetores: en esta ultima situacion, los
efectos de la objecidon de conciencia institucional también son perjudiciales:
ninguna libertad, como tampoco una segunda natalidad, en los términos re-
visados precedentemente, es posible.

Conclusion

En este trabajo he reconstruido los principales conceptos de la accion y la
libertad en clave arendtiana, en relacion a una regulacion de relevancia juri-
dica y politica actual: la objecion de conciencia en su modalidad personal e
institucional. Junto con ello he puesto de relieve como es que ambas formas
de objecion de conciencia se imbrican con los conceptos de accion y libertad.
En razon de ese andlisis he mostrado los problemas que genera la incorpo-
racion de una objecidon de conciencia institucional. La actualidad de esta re-
flexion no esta determinada solamente por las discusiones en torno al aborto,
el acceso a un sistema de salud o la objecion de conciencia; su actualidad
esta determinada también por la necesidad de repensar los vinculos entre la
reflexion juridica, politica y filoséfica. Una observacion amplia del fenome-
no permite comprender, mas alld de lo estrictamente juridico, los limites de
la introduccion de nuevas figuras normativas, asi como los problemas con
algunos principios y valores institucionales compartidos, como es el caso de
la libertad.

24 Una reflexion critica sobre el pensamiento de Arendt y los feminismos, puede verse en
Birulés (2009, pp. 151-157).

114 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



Referencias

Aguild, J. (2007). Positivismo y postpositivismo: Dos paradigmas juridicos
en pocas palabras. Doxa. Cuadernos de Filosofia del Derecho, (30), pp.
665-675. https://doi.org/10.14198/DOXA2007.30.55

Amiel, A. (2000). Hannah Arendt: Politica y acontecimiento. Buenos Aires:
Nueva Vision.

Arendt, H. (1968). La filosofia de la existencia. Tarea 1, pp. 48-68. https://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.1124/pr.1124.pdf

Arendt, H. (1996). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la re-
flexion politica (A. Poljak, Trad.). Barcelona: Peninsula.

Arendt, H. (1997). ;Qué es la politica? (R. Sala Carbo, Trad.). Barcelona:
Paidos.

Arendt, H. (2001). El concepto de amor en San Agustin (A. Serrano de Haro,
Trad.). Madrid: Encuentro.

Arendt, H. (2006). Diario Filosofico 1950-1973 (R. Gabas, Trad.). Barcelo-
na: Herder.

Arendt, H. (2009). La condicion humana (R. Gil Novales, Trad.). Barcelona:
Paidos.

Arendt, H. (2015). Crisis de la Republica (G. Solana Alonso, Trad.). Madrid:
Trotta.

Bagedelli, P. (2011). Entre el ser y la vida: El concepto de natalidad en
Hannah Arendt y la posibilidad de una ontologia politica. Revis-
ta SAAP, 5 (1), pp. 37-58. https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pi-
d=S185319702011000100002&script=sci_abstract

Birulés, F. (2007). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona:
Herder.

Birulés, F. (2009). Notas sobre Hannah Arendt y los feminismos. Revista
anthropos: Huellas del conocimiento, 224, pp. 151-157.

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 115


https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S185319702011000100002&script=sci_abstract
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S185319702011000100002&script=sci_abstract

Campillo, A. (2002). Espacios de aparicion: el concepto de lo politico en
Hannah Arendt. Daimon. Revista Internacional de Filosofia, 26, pp.
159-186. https://revistas.um.es/daimon/article/view/11891

Campillo, N. (2005). «Mundo» y «pluralidad» en Hannah Arendt. Inters-
ticios, 10 (22-23), pp. 87-100. https://roderic.uv.es/items/5ec44062-
7da6-499¢e-93a7-d77caeace980

Comanducci, P. (2003). Las conexiones entre el Derecho y la moral. Dere-
chos y libertades: Revista de Filosofia del Derecho y derechos humanos,
12, pp. 15-26. https://e-archivo.uc3m.es/entities/publication/095eec2d-
4ec2-406f-b56b-40e7e¢8836239

Dolby, M. (2004). La libertad agustiniana. Revista Espariola de Filosofia
Medieval, 11, pp. 49-66. https://doi.org/10.21071/refime.v111.9221

Fuentes, J. (2011). Vida, natalidad y libertad en Hannah Arendt: Objeciones
a ciertas lecturas biopoliticas del pensamiento arendtiano. Isegoria, 44,
pp. 239-255. https://doi.org/10.3989/isegoria.2011.144.728

Guastini, R. (2013). Estudios de Teoria Constitucional. México: Fontamara.

Kant, 1. (2002). Fundamentacion para una metafisica de las costumbres (R.
Aramayo, Trad.). Madrid: Alianza.

Kant, 1. (2014). Critica de la razon pura (M. Caimi, Trad.) Buenos Aires:
Colihue.

Locke, J. (2006). Segundo tratado sobre el gobierno civil (C. Mellizo, Trad.).
Madrid: Tecnos.

Nogueira Alcala, H. (2006). La libertad de conciencia, la manifestacion
de creencias y la libertad de culto en el ordenamiento juridico chile-
no. lus et Praxis, 12 (2), pp. 13-41. https://doi.org/10.4067/S0718-
00122006000200002

Rivera de Rosales, J. (2005). Kant y Hannah Arendt. La comunidad del juicio
reflexionante. Ideas y Valores, 54 (128), pp. 1-33. https://revistas.unal.
edu.co/index.php/idval/article/view/1092

Sloterdijk, P. (2003). Critica de la razon cinica (M. A. Vega, Trad.). Madrid:
Siruela.

116 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia


https://revistas.um.es/daimon/article/view/11891
https://roderic.uv.es/items/5ec44062-7da6-499e-93a7-d77caeace980
https://roderic.uv.es/items/5ec44062-7da6-499e-93a7-d77caeace980
https://e-archivo.uc3m.es/entities/publication/095eec2d-4ec2-406f-b56b-40e7e8836239
https://e-archivo.uc3m.es/entities/publication/095eec2d-4ec2-406f-b56b-40e7e8836239
https://doi.org/10.21071/refime.v11i.9221
https://doi.org/10.4067/S0718-00122006000200002
https://doi.org/10.4067/S0718-00122006000200002

Toértora, H. (2012). Bases constitucionales de libertad de conciencia y culto
en Chile. Revista de Derechos Fundamentales 7, pp. 87-115. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4016762

Undurraga, V. (2019). La sentencia de aborto del Tribunal Constitucional de
Chile: evitando la excepcionalidad en el trato de la mujer embarazada
como sujeto de derecho. Aborto en tres causales en chile. Lecturas del
proceso de despenalizacion (pp. 128-189). Santiago de Chile: Centro
de Derechos Humanos UDP.

Tribunal Constitucional de Chile. (2017). Sentencia Rol N° 3.729, que exa-
mina la constitucionalidad del proyecto de ley que despenaliza el abor-
to en tres causales especificas.

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de accion y libertad: objecion de
conciencia y derecho. Cuestiones de Filosofia, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n136.2025.17454 117


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4016762
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4016762

Politica de acceso abierto

Cuestiones de Filosofia proporciona acceso abierto a su contenido,
propiciando un mayor intercambio global del conocimiento, basado en el
principio de ofrecer al piiblico un acceso libre a las investigaciones, para ello,
los textos publicados cuentan con una licencia Creative Commons BY-NC-
SA 4.0 que posibilita su uso y difusion siempre y cuando se realice la citacion
de los autores y la revista, y no se use para fines comerciales. Por esta razon,
los autores aceptan la licencia de uso utilizada por Cuestiones de Filosofia, al
igual que las politicas de autoarchivo y acceso abierto. En consecuencia, los
derechos de los articulos publicados le corresponden a la revista. La revista
Cuestiones de Filosofia no cobra ningtin valor por concepto de recepcion
de articulos, evaluacion o publicacion, por consiguiente, la publicacion de
articulos en la revista no da derecho a remuneracion alguna para autores,
evaluadores y comités (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).

118 Cuestiones de Filosofia No. 36 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



