
97

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

The Arendtian concepts of action and freedom: conscientious objection 
and law* 
Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de conciencia y 
derecho  
Francisco Antonio Pino Pino      
Central University of Chile / Alberto Hurtado University  
Universidad Central de Chile / Universidad Alberto Hurtado**  

ISSN: 0123-5095 E-ISSN: 2389-9441
Cuestiones de Filosofía Vol. 11 – N° 36, enero - junio, año 2025, pp. 97-118

Recepción / Received: 08 de abril del 2024
Evaluado / Evaluated: 18 de julio del 2024  
Aprobado / Accepted: 05 de mayo del 2025

Historia del artículo / Article Info: 

Palabras clave: objeción de conciencia, derecho, acción, libertad, Hannah Arendt.

Artículo de Reflexión
Resumen

En este trabajo se propone analizar la ob-
jeción de conciencia institucional a través 
de los conceptos arendtianos de acción 
y libertad. Al abordar la cuestión desde 
Arendt, es posible advertir problemas de 
esta “institución jurídica” desde el punto 
de vista de la acción del agente y su liber-
tad en un tema de tamaña relevancia. Por 
esta razón, avanzará con una exposición 
de lo que entendemos por acción y libertad 
en la obra de Arendt en diálogo con otros 
autores. Luego, sucintamente, el objetivo 

es poner bajo análisis el efecto de la exis-
tencia de la objeción de conciencia insti-
tucional. Mostraré, desde este aparato teó-
rico, algunos problemas de la objeción de 
conciencia institucional en relación con la 
vida política y la libertad arendtianamente 
entendidas. El objetivo de esta investiga-
ción filosófica es, por tanto, dar cuenta de 
la trascendencia de este tipo de reflexiones 
en la esfera política y jurídica, así como de 
su necesario diálogo. 

* Esta reflexión tiene origen en el contexto del curso “Política y 
visibilidad en Hannah Arendt. Contrapuntos entre Política y Éti-
ca” dictado en el Instituto de Filosofía de la Universidad Diego 
Portales el año 2017. He retomado mi interés en este tema a pro-
pósito de su contingencia. 

** Doctorando en Derecho por la Universidad Central de Chile y 
Profesor en la Universidad Alberto Hurtado. 

Correspondencia / Correspondence: Francisco Antonio Pino 
Pino. Universidad Alberto Hurtado, Avda. Bernardo O’Higgins 
1825, Santiago de Chile (Código Postal: 6500620). Correo-e: 
francisco.antonio.pino@gmail.com

Citación / Citation: Pino, F. (2025). The Arendtian concepts 
of action and freedom: conscientious objection and law. 
Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118. 
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454 

https://orcid.org/0009-0002-2781-9342
http://francisco.antonio.pino@gmail


98 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Abstract

In this paper I propose to analyze institutional conscientious objection throu-
gh the Arendtian concepts of action and freedom. By approaching the ques-
tion from Arendt’s point of view, it is possible to notice problems of this 
‘legal institution’ from the point of view of the agent’s action and freedom 
in a subject of such relevance. I will therefore proceed with an exposition 
of what we understand by action and freedom in Arendt’s work in dialogue 
with other authors. Then, succinctly, my aim is to analyze the effect of the 
existence of institutional conscientious objection. I will show, from this theo-
retical apparatus, some problems of institutional conscientious objection in 
relation to Arendt’s understanding of political life and freedom. The aim of 
this philosophical investigation is thus to give an account of the significance 
of such reflections in the political and legal sphere, as well as of their neces-
sary dialogue.  

Keywords: conscientious objection, law, action, freedom, Hannah Arendt.



99

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

Introducción

En un reciente y polémico fallo1, referido a la creación de una ley que regula 
la posibilidad de abortar en tres causales específicas, el Tribunal Constitucio-
nal Chileno resolvió que dicha ley era parcialmente inconstitucional debido 
a que una de sus disposiciones infringía la Constitución. El proyecto de ley 
consideraba sólo la objeción de conciencia personal del médico que debía 
ejecutar el procedimiento abortivo, prohibiendo que alguna institución de 
salud (pública o privada) se excusara de proporcionar esta prestación médica 
por “alguna razón de conciencia institucional”. Esto, a juicio de ese tribunal, 
era inconstitucional. 

En consecuencia, eliminando dos palabras de un inciso del proyecto ley2, la 
sentencia establece, entre otras cosas, la existencia de la objeción de con-
ciencia institucional que consiste en que una institución prestadora de salud, 
con independencia de la posición de cada profesional médico que la integra, 
puede eximirse del cumplimiento de la ley y no realizar el procedimiento 
abortivo cuando alguna paciente así lo requiera. 

En principio, la objeción de conciencia aplicaba de forma exclusiva a personas 
naturales. El Tribunal Constitucional estimó que esto debía extenderse a las 
instituciones prestadoras de salud (clínicas privadas y hospitales públicos). 
Los elementos principales en la justificación de la objeción de conciencia son 
la libertad de conciencia y la dignidad humana3. Posteriormente, utilizando 
otras disposiciones constitucionales, el Tribunal Constitucional logra 
justificar su ampliación a las instituciones4. Esta sentencia muestra la relación 
compleja que existe entre dos sistemas normativos diversos: el derecho y la 
moral5, siendo este el trasfondo más profundo y general de la decisión.  

1  Sentencia del Tribunal Constitucional Chileno ROL N° 3.729 del año 2017, que examina 
la constitucionalidad del proyecto de ley que despenaliza el aborto en tres causales espe-
cíficas. Un análisis de la sentencia puede consultarse en Undurraga (2019, pp. 128-189).

2  El proyecto de ley, en lo tocante al tema de este artículo, señalaba que la objeción de 
conciencia “(…) es de carácter personal y en ningún caso podrá ser invocada por una 
institución”. El Tribunal Constitucional ordenó suprimir las palabras “no podrán”, que-
dando el artículo finalmente así: “(…) es de carácter personal y podrá ser invocada por 
una institución”.

3  Así se enuncia en los Considerandos 131 y 132 de la sentencia. Puede consultarse una 
revisión general de estos conceptos en Nogueira (2006) y en Tórtora (2012).

4  De forma ejemplar, los Considerandos 134, 135 y 136 de la Sentencia del Tribunal Cons-
titucional Chileno ROL N° 3.729 del año 2017.

5  Una revisión profunda, desde la filosofía analítica del derecho, puede consultarse en 



100 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Las constituciones actuales, después de la Segunda Guerra Mundial6, adopta-
ron características especiales, como por ejemplo la incorporación del lengua-
je moral y político en los textos constitucionales (Aguiló, 2007). Es por esta 
razón que sostengo que una aproximación desde una perspectiva diferente a 
la jurídica, dada la proximidad del lenguaje constitucional al lenguaje moral 
y político, permite comprender la complejidad de la existencia de una institu-
ción jurídica que permita la objeción de conciencia a instituciones. Este caso 
resulta particularmente útil para comprender la relevancia del pensamiento 
filosófico y político en la reflexión pública y el modo de organizar nuestra 
vida en comunidad.  

Atendida la relación explicada anteriormente, y su relevancia para la com-
prensión del desarrollo de la vida pública, propongo analizar la objeción de 
conciencia institucional desde los conceptos de acción y libertad en Arendt. 
La pregunta rectora de esta reflexión es ¿La objeción de conciencia institu-
cional permite la realización de la libertad, filosóficamente entendida? Con 
esta pregunta es posible advertir algunos problemas de la institución jurídica 
y dar una primera respuesta a esta pregunta. 

En consecuencia, este escrito se encargará de analizar el problema de la obje-
ción de conciencia institucional, y la racionalidad de su configuración, desde 
una perspectiva distinta a la específicamente jurídica. Por tanto, se desarro-
llarán los conceptos de acción y libertad en Arendt para luego, sucintamente, 
poner bajo análisis el efecto de la existencia de la objeción de conciencia ins-
titucional. Esta institución jurídica no es sólo cuestionable desde la técnica 
jurídica, sino también desde el punto de vista político, que afecta directamen-
te la libertad y la capacidad creadora de las personas. Esta capacidad de las 
personas tiene dentro de sus valores fundamentales, la libertad de conciencia.

Vita activa: labor, trabajo y acción

Una de las obras más importantes de Arendt es La Condición Humana. Allí, 
entre otros temas, se desarrolla un análisis filosófico desde la perspectiva de 
la vita activa, concepto que designará tres actividades fundamentales: labor, 

Comanducci (2003).
6  El proceso histórico y cultural que permite advertir características compartidas entre or-

denamiento jurídicos es denominado “constitucionalización del ordenamiento jurídico”. 
Véase Guastini (2013, pp. 147-158).



101

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

trabajo7 y acción8. Desde esta perspectiva, la vida es condición (en tanto 
mediada por las esferas de la labor, el trabajo y la acción) y no naturaleza 
(algo dado). Es decir, la vida, en tanto se compone de labor, trabajo y acción, 
no puede ser pensada como una naturaleza sino como condición, pues es 
ella misma mediada/producida por esferas (ya no puede ser un dato o una 
sustancia natural). La vida se produce mediante –es mediada por– la labor 
(para conservarse) y a la vez es vida en un mundo que es construido (vida 
mediada por el trabajo como puesta en obra). La vida no existe, por tanto, 
sino en virtud de estructuras de estabilidad dadas por el artificio humano 
que son las esferas de la actividad. De este modo, la vida humana9 no es un 
hecho inmediato, sino que está siempre mediada por las esferas10 de unas 
actividades específicas (labor, trabajo y acción), que median y cualifican 
la vida de los seres humanos. En consecuencia, Arendt elige el concepto de 
condición y no de naturaleza para referirse al estatus de humanidad.

Tomando esta base conceptual, la actividad mediadora en la constitución del 
mundo de los individuos es el trabajo, y la vida es vida en el mundo. Por 
un lado, Arendt sostiene que la vida debe (re)producirse mediante la labor, 
y se reproduce dando satisfacción a las necesidades vitales básicas o, como 
Marx denominó estas necesidades, “el metabolismo del hombre en la natu-
raleza11”. Por otro lado, el trabajo, que opera como constitución del mundo, 
como esfera de la vida que existe entre las cosas creadas por el individuo, 
y que según La condición humana es constitutiva del mundo común de los 
hombres. Finalmente, la acción se define ante todo como el poder de comen-
zar algo nuevo. En este contexto, el acto de “iniciar algo” (Arendt, 2009, pp. 
200-201) constituye un inicio cualificado por una característica especial: no 
tiene un fin externo al propio acto de comenzar algo. 

En estricto rigor, sólo en la tercera esfera (acción) es donde la vida deviene 

7   Similar distinción encontramos en Locke (2006, p. 34). Véase también, Arendt (2009, p. 
21).

8    Arendt inicia el primer capítulo de su obra con esta distinción (p. 21).
9    He referido que la vida, en tanto tal, es objeto del análisis de Arendt como vida humana: 

“(…) el artificio humano del mundo separa la existencia humana de toda circunstancia 
meramente animal, pero la propia vida queda al margen de este mundo artificial y, a tra-
vés de ella, el hombre se emparenta con los restantes organismos vivos” (Arendt, 2009, 
p. 4).

10  El concepto de “esfera” ha sido desarrollado, ulteriormente, también por Peter Sloterdijk 
(2003)

11  Ella refirió la explicación de este punto, en una parte, con Marx (Arendt, 2009, p. 112).



102 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

existencia: en la labor, la vida es conservación (para que haya vida debe 
conservarse), y para que pueda conservarse requiere de la realización de una 
actividad que corresponda a la labor: es por ello que en esta esfera la vida no 
es nada en sí, sino que ella debe realizar una actividad a través de la cual se 
conserva, es decir, tiene que reproducirse como vida biológica. En el trabajo 
hay vida en el mundo12, pero donde la vida está cosificada (como ocurre con 
las cosas que eran parte de las cosas del mundo por el artificio humano), pue-
de ser cualificada como una vida en medio de las cosas. Esta vida cualificada 
por el trabajo sólo puede ser reconocida mediante la puesta en obra, mediante 
la producción, que ocurre cuando la vida está mediada por el trabajo. En con-
secuencia, la vida no “es” materia, sino proceso que se conserva como tal (en 
la labor), y es al mismo tiempo una puesta en obra. 

En la esfera del trabajo, de acuerdo con Arendt, la vida no es una dimensión 
política de la existencia autónoma13. Sin perjuicio de las discusiones que sus-
cita este punto, es posible destacar un elemento fundamental de la cuestión: 
en la acción y la libertad están las claves para la comprensión de la vida po-
lítica. En la esfera del trabajo el individuo vive una existencia entre cosas; en 
la acción esto cambia. Es a propósito de la comprensión de la acción y de la 
libertad de los individuos que resulta pertinente indagar acerca de estos con-
ceptos filosóficos para mostrar que, en un Estado Constitucional de Derecho 
con pilares liberales, es posible la libertad y la acción al alero de la objeción 
de conciencia institucional.

De conformidad a lo referido precedentemente, en la esfera del homo labo-
rans y la del homo faber, no es posible hablar de una completa comprensión 
de la condición humana. Para comprender íntegramente la condición huma-
na, es necesario avanzar en el estudio de la esfera de la acción en relación 
al concepto de libertad. En esta indagación está la clave para comprender 
filosóficamente la objeción de conciencia institucional y los problemas que 
ésta presenta.

12  A este respecto, se puede sostener que Arendt está ligada a Heidegger. Este vínculo se 
advierte cuando la filósofa alemana señala que “(…) independientemente de la excepción 
que representa Nietzsche, quien siempre trató de hacer del hombre un verdadero ‘amo 
del Ser’, la filosofía de Heidegger es la primera en ser absolutamente mundana, pero sin 
compromisos. El Ser del hombre se define como ser-en-el-mundo y lo que en el fondo este 
ser-en-el-mundo trata no es otra cosa que la de mantenerse ahí” (1968, p. 61).

13  En particular lo refiere en Arendt (1997, p. 151).



103

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

Acción

La noción de acción en Arendt se caracteriza por situar al individuo en un 
mundo entre otros. Por ello trae aparejada la idea de pluralidad e identidad. 
La acción es posible en tanto nos entendemos como sujetos que habitamos 
un mundo entre sujetos. En razón de la noción de “un mundo entre otros”, 
somos capaces de entender la identidad de forma dinámica y plural: la iden-
tidad es una construcción que depende de nuestra interacción con otros y de 
la identificación de la propia identidad al igual que la de los demás. De ahí 
que en la esfera de la acción se presenta la segunda natalidad (no biológica), 
que es de carácter político y social, y con la cual inicia la condición humana. 
En lo que sigue, explicaré como Arendt construye este concepto clave para 
luego entender la objeción de conciencia.

Es posible sostener, entonces, que a propósito de Filosofía de la existencia 
de Arendt (1968, pp. 48-68), se puede rastrear un camino heideggeriano14, en 
tanto ser es ser en un mundo e incluso es ser respecto de otro. El hecho de 
estar frente a otro, de ser presentado y expuesto, es ser otro o, dicho de otra 
manera, es lo que da lugar a la relación de alteridad. En consecuencia, esta-
mos proyectados en el mundo. Por ello, mi identidad, en definitiva, se define 
como pluralidad, en tanto puedo concebirme a mí mismo como otro (una 
alteridad). De este modo, identidad y existencia entrañan una concepción 
relacional y dinámica.

De esto se sigue, entonces, que existir significa ‘ser otro para otro’: lo que 
me constituye es la unicidad y alteridad de ese único frente a otro que es 
también un único. Es en virtud de dicha relación que no soy simplemente 
una especie; en la relación con otro, paso a ser distinguible dentro de la mera 
especie. Recordemos que para Arendt no se es humano exclusivamente en la 
labor, pues en la esfera de pura labor soy especie; en la otra esfera, en la del 
trabajo, en la puesta en obra, comparezco como productor que forma parte de 
una serie productiva, dando lugar a un mundo entre cosas. Finalmente, en la 
acción, en cambio, hay una existencia en la medida en que hay singularidad 
y nos situamos en un mundo entre hombres, es decir, entre otros en relación 
de alteridad y reconocimiento. 

14  Sobre las nociones de pluralidad y mundo en Arendt, y su vínculo con Heidegger, véase 
Campillo (2005, pp. 87-100).



104 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Sólo en la acción tiene lugar la pluralidad de “los hombres”. Cada hombre es 
un hombre entre hombres, y con ello surge la producción del mundo “entre” 
los hombres: en la labor no hay mundo posible, pues hay puro consumo. En 
el trabajo hay mundo, pero es el mundo del hombre respecto de las cosas que 
produce en su trabajo y que quedan desprendidas de él. En la acción, lo que 
se constituye es un mundo “entre” los hombres, es el puro espacio del “entre 
los hombres” que tiene lugar en la puesta en escena15. Dicho espacio se crea, 
no preexiste, y tiene lugar en la relación de intersubjetividad y el reconoci-
miento recíproco. Al decir de Arendt: 

(…) si la acción como comienzo corresponde al hecho de nacer, si es la 
realización de la condición humana de la natalidad, entonces el discurso 
corresponde al hecho de la distinción y es la realización de la condición 
humana de la pluralidad, es decir, de vivir como ser distinto y único entre 
iguales (2009, p. 202). 

El hombre, en tanto tal, es inicio y sólo tiene lugar en la esfera de la acción. 
No hay simplemente proceso y puesta en obra, sino un inicio que se repite 
en la capacidad de comenzar cada vez que se actúa. El hombre es capaz de 
un segundo nacimiento16, es decir, de volver a la condición de inicialidad (p. 
201). Es necesario precisar que esta condición de inicialidad hace referencia, 
además, a la idea de milagro en sentido (a)teológico, es decir, como lo im-
previsible pero expresado y representado. Arendt señala, en relación con este 
inicio, que: 

(…) siempre se da en oposición a las abrumadoras desigualdades de las 
leyes estadísticas y de su probabilidad, que para todos los fines prácticos y 
cotidianos son certeza; por lo tanto, lo nuevo siempre aparece en forma de 
milagro (p. 202).

Ahora bien, es un inicio que se repite y vuelve mediante la puesta en escena 
de un comenzar que da lugar a la constitución de un espacio17. Lo que nace 
es el individuo entre iguales, o como lo ha explicado Birulés:

15  Arendt señala que es a través del discurso y la acción que los hombres “(…) hacen su        
aparición en el mundo humano” (2009, p. 203).

16  Para una revisión de la idea de segunda natalidad en Arendt, como una categoría esen-
cial en la comprensión de su obra, véase Bagedelli (2011, pp. 37-58). Además, para una 
crítica de la lectura biopolítica de los conceptos de libertad y natalidad de Arendt, véase 
Fuentes (2011, pp. 239-255).

17  Sobre la noción de espacio de aparición véase Campillo (2005, p. 95), y acerca de los 
diversos usos del término en la obra de Arendt, véase Campillo (2002). 



105

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

La esfera público-política es la esfera del estar entre hombres (inter homines 
esse), y no porque quienes habitan en ella tengan un único objetivo colec-
tivo, sino fundamentalmente porque todos los que participan tienen algo 
en común: comparten el mundo. A diferencia de los espacios que son sólo 
resultado del trabajo de nuestras manos, este espacio-entre no sobrevive 
a la realidad del movimiento que lo genera: no sólo se desvanece cuando 
los humanos mueren, sino también con la desaparición de sus acciones. De 
modo que el espacio de la libertad política se da potencialmente allí donde 
las personas se reúnen, pero sólo potencialmente, no necesariamente ni para 
siempre; se trata, pues, de una posibilidad que no está limitada a un tiempo 
o a un espacio precisos (la polis griega, por ejemplo). Dicho en términos 
arendtianos, el poder es lo que mantiene la existencia de la esfera pública, 
su potencial espacio de aparición (2007, p. 94).

De este modo, es un comienzo que pone en marcha el poder de iniciar. Es 
por esta razón que el ser humano nunca deja de ser inicio mientras actúa. 
Ahora bien, no basta sólo el poder comenzar y la capacidad de acción, pues 
no toda acción produce como resultado necesariamente una acción política. 
Para que haya acción política se requiere de una unidad, una co-pertenencia 
entre acción y discurso18.

La relación de co-pertenencia es fundamental para comprender la objeción 
de conciencia, puesto que esta facultad legal permite al individuo eximirse 
del cumplimiento de un deber por alguna razón de relevancia, habitualmente 
moral. Esta facultad se inscribe en el contexto del cumplimiento de un deber 
legal de los médicos, en la esfera de la acción: es en ella que se reconoce la 
individualidad de los sujetos y su complejidad, del mismo modo que su capa-
cidad de objetar. El individuo no es tal en un mundo entre cosas, es tal en tan-
to individuo en relación con otros iguales; se constituye como individuo en 
la acción y en el discurso. En palabras de Anne Amiel, comentando a Arendt: 

La acción y la palabra, que corresponden a la condición humana de la plura-
lidad, son los lugares de la revelación del agente. Pluralidad significa igual-
dad y distinción. Palabra y acción son la manera de distinguirse, de revelarse 
(2000, p. 68).

18  Sobre la (co)pertenencia véase Arendt (2009, p. 201).



106 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Libertad

La noción de libertad en Arendt se caracteriza por la espontaneidad que marca 
la capacidad de tener un inicio. Esta capacidad, incondicionada, caracteriza 
la condición propiamente humana en la esfera de la acción. Esta caracteriza-
ción de la libertad implica dos elementos adicionales: por un lado, la visibili-
dad, es decir, la aparición del individuo y, por otro lado, su politicidad. En lo 
que sigue, se dará cuenta de cómo Arendt construye este segundo concepto 
clave para entender la objeción de conciencia institucional y los problemas 
de esta institución jurídica a la luz del análisis realizado en este artículo.

Al abordar el concepto de libertad es necesario partir de la idea, anteriormen-
te explicada, de que libertad y acción están unidas por la capacidad creadora 
de generar un inicio fuera de todo lo calculable y ponderable. Esto, a su vez, 
está íntimamente vinculado a la idea de natalidad, es decir, ese segundo na-
cimiento en el cual aparecemos en el mundo “entre hombres”, a propósito de 
la constitución de mundo que ya no es un mundo entre cosas.

Con este punto de partida, libertad está asociada a la idea de acontecimien-
to19: 

Libertad y evento: la fuente de la libertad, que se manifiesta como esponta-
neidad de poder iniciar una serie por sí misma, es el evento (…) Solamente 
en el evento mismo, independientemente de todas las ponderaciones calcu-
lables, caen las pocas decisiones fundamentales acerca de las cuales yo sé 
que eran libres esas decisiones por la razón de que yo no puedo revocarlas. 
Son decisiones independientes de todas las ponderaciones calculables. No 
es cierto que todo en la vida sea irrevocable. La mayoría de las cosas pueden 
repararse y revocarse y todo ello sencillamente porque no lo hemos decidido 
libremente sino forzados por circunstancias interiores (impulsos) o exterio-
res (Arendt, 2006, p. 93).

De este modo, la primera característica de la libertad arendtiana es la espon-
taneidad. Este concepto simboliza la deriva kantiana presente en la forma-
ción intelectual de Arendt. En este sentido, la referencia es directa a la Críti-
ca de la razón pura, en particular al desarrollo de las antinomias de la razón 

19  Como lo incalculable, impredecible y por ello lo irrepresentable. Sólo como una de las 
dimensiones de la vida, distinto del trabajo y la producción.



107

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

pura20. En términos kantianos, la autora piensa la causalidad que procede 
de la libertad como causalidad originaria, es decir, no determinada por otra 
causa que la preceda. Esta causalidad originaria configura la “capacidad de 
iniciar por sí mismo una serie” (1997, pp. 76-77), en la que el sujeto es libre 
de todo el influjo de la sensibilidad, de sus pulsiones internas, del cálculo y 
la ponderación. 

Ahora bien, Arendt da un nuevo paso desde la idea de espontaneidad kantia-
namente abordada, conservando la idea misma de espontaneidad, pero des-
pojándola de un rasgo kantiano clásico, a saber, la sujeción de ésta a una ley 
que la determine, a un imperativo categórico de carácter moral que rige a la 
voluntad. La razón práctica kantiana está regida por la clásica fórmula vacía 
del imperativo categórico en sus diversas formas (Kant, 2002). El comienzo 
del desmarque de la teoría kantiana está expresado, en estos términos, cuan-
do Arendt señala que “(…) el milagro de la libertad yace en este poder-co-
menzar que a su vez estriba en el factum de que todo hombre en cuanto viene 
al mundo –que ya estaba antes y continuará después– es él mismo un nuevo 
comienzo” (1997, p. 66). Esta reflexión produce un cambio en la compren-
sión arendtiana de la espontaneidad y, con ello, genera un punto de inflexión 
desde la concepción kantiana de espontaneidad hacia la comprensión del na-
cimiento y comienzo en términos agustinianos.

En la explicación de Fina Birulés: 

La pluralidad no es simple alteridad ni tampoco equivale al mero pluralis-
mo político de las democracias representativas. Arendt recurre a metáforas 
teatrales para ilustrar las características del espacio público, cuya función, 
en su obra, es iluminar los sucesos humanos al proporcionar un espacio de 
apariencias, un espacio de visibilidad, en el que hombres y mujeres pueden 
ser vistos y oídos, y revelar quiénes son mediante la palabra y la acción. 
Para ellos, la apariencia constituye la realidad, cuya posibilidad depende 
de una esfera pública en la que las cosas salgan de su oscura y resguardada 
existencia (2007, p. 84).

20  Véase B562, A532 y B560 (Kant, 2014). Kant introduce el concepto de natalidad, pero 
a propósito de un nacimiento que no es comienzo, sino a través de la causalidad natural. 
Para una revisión de la lectura hecha por Arendt de la obra de Kant pueden consultarse sus 
Conferencias sobre la filosofía política de Kant. También puede confrontarse el estudio 
crítico de Rivera de Rosales (2005).



108 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

En la nota del 10 de julio de 1953 en el Diario filosófico, Arendt remarca 
que “el inicium y no liberum arbitrium es la última y suprema expresión del 
antiguo concepto de libertad” (2006, p. 392). Con ello vincula la espontanei-
dad (kantiana) con el concepto de libertad agustiniana que no se reduce al 
concepto de libre arbitrio. El movimiento es identificar en San Agustín dos 
conceptos de libertad: el libre arbitrio (entre alternativas dadas) y un con-
cepto de libertad vinculado al concepto de inicio, no moderno, de libertad21. 

Esta capacidad de poder comenzar no está regida por ley alguna, como tam-
poco por la posibilidad de cálculo, pues es la imprevisibilidad misma. A di-
ferencia de Arendt, en la obra de Kant encontramos una distinción relevante: 
en el juicio intelectual como juicio determinante del conocimiento –distin-
guiéndolo de otro juicio determinante, que sería el del imperativo categórico 
o principio de la acción (mandato de la voluntad)– se considera una voluntad 
que actúa, pero obedeciendo una ley que es la de la propia razón como man-
dato. Esta es la cuestión que Arendt suprime de su argumento, pues abstrae 
el concepto de espontaneidad y lo desprende de la idea del mandato de la 
razón. En lugar del principio determinante está el principio inspirador, que 
tiene su origen en la lectura de El espíritu de las leyes (Arendt, 1996, p. 164). 
De este modo, Arendt aborda la idea de principio de la acción no determi-
nante, es decir, entendido como principio inspirador. Con este argumento, la 
filósofa alemana logra mantener el concepto de espontaneidad kantiana, vin-
culada a la cuestión del inicio y la natalidad (deriva agustiniana) sin la idea 
de una ley que rija la voluntad, es decir, como un principio orientador que 
nada prescribe en torno al resultado, sino que sólo guía la acción y que tiene 
sentido puesto en escena, ejercido, representado o, dicho, en otros términos, 
vivido. 

Como corolario de todo lo anterior emerge una nueva característica de la 
libertad, a saber, la visibilidad. La apariencia de la libertad coincide, señala 
Arendt, con la acción ejecutora que expresa cierto virtuosismo asemejado al 
de las artes escénicas (p. 165), pues ha de ser visible y vivenciable. De este 
modo, la visibilidad de la libertad es un fenómeno de la experiencia y, por 
tanto, no puede ser incondicionado. Cuando Arendt señala que “(…) con pa-
labra y acto nos insertamos en el mundo humano y esta inserción es como un 

21  Cfr. respecto al concepto de libertad de San Agustín, Dolby (2004), y respecto de la con-
cepción de Arendt sobre la filosofía de San Agustín véase Arendt (2001).



109

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

segundo nacimiento en el que confirmamos y asumimos el hecho desnudo de 
nuestra original apariencia física22” (2009, p. 201) está precisando una cues-
tión realmente importante, es decir, que con palabra y acto se inaugura un 
segundo nacimiento que repite el hecho de que hemos nacido (biológicamen-
te), pero bajo una nueva forma: la de la acción y palabra, que es la forma en 
que comparecemos ante los otros hombres. La publicidad de nuestro ser, en 
la palabra y acto, constituye un segundo nacimiento. A ella le interesa esto y 
no el nacimiento biológico, pues visto correctamente, el segundo nacimiento 
tiene un sentido humano no desde el punto de vista biológico, sino desde su 
repetición como acto y palabra. Nacimiento como condición humana es el 
segundo nacimiento como puesta en escena, mediante el acto y la palabra. 
Siguiendo a Arendt, el nacimiento vuelto condición humana es aquello que 
interrumpe una cadena causal y da origen a un nuevo comienzo: esto es lo 
denominado “milagro23”.

Finalmente, a esta espontaneidad que debe ser puesta en escena, el milagro 
arendtiano agregará una tercera característica a la idea de libertad: su politi-
cidad. 

La libertad, arendtianamente entendida, es política. Es lo que, como fenóme-
no, otorga sentido a la política. La libertad se cumple en las condiciones de 
la acción política y, al mismo tiempo, da sentido a la política, siendo de este 
modo una relación simbiótica: la razón de ser de la política es la libertad y, 
ella misma, es un principio inspirador. Con ella se funda la apertura de un es-
pacio mundano en el que la libertad puede hacer su aparición. Sin ese ámbito 
público garantizado, la política misma pierde su sentido y razón de ser. De 
este modo, Arendt establece la idea de libertad, las condiciones de politicidad 
de la acción política y de la relación dialógica e intersubjetiva en el mundo 
“entre” hombres. En consonancia con ello, en ¿Qué es la libertad?, Arendt 
señala que ésta es la causa de que los hombres vivan en una comunidad po-
líticamente organizada (1996, p. 158), de hecho, el ámbito en el que siempre 
se conoció la libertad es en el espacio político (p. 157). En consecuencia, su 
politicidad se relaciona con la necesidad de contar con un espacio mundano 

22  El nacimiento biológico deviene, luego, en condición humana.
23  Como ya se ha explicado, por un lado, en sentido (a)teológico, rescatando la caracterís-

tica de irrupción en una cadena y como manifestación de lo improbable e imprevisible y, 
por otro lado, como manifestación y exteriorización (fenómeno). Sobre el particular véase 
Arendt (1997, pp. 65-66).



110 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

tangible en el que el individuo experimente su condición de ente libre (p. 
160).

Estas tres características concurren en la configuración del concepto de liber-
tad arendtiano que está ligado, como se observó, íntimamente al de acción. 
La idea de libertad es fundamental para comprender la objeción de concien-
cia, puesto que en la idea de objeción de conciencia personal (aquella que 
pueden invocar los individuos como diversa de aquella que pueden invocar 
las instituciones) se encarna la dimensión de la acción: aquella en la cual los 
médicos y profesionales de la salud salen de la esfera de la labor y tienen la 
posibilidad de tener acción y discurso, moral y políticamente articulado, en la 
visibilidad del espacio público. Es un reconocimiento del derecho de algunas 
razones de los individuos para eximirse del cumplimiento de un deber. En 
esta facultad legal se encarna la dimensión política de la objeción de concien-
cia personal, que aparece como compatible con esta noción de libertad. Sin 
embargo, esta lectura no es simétrica respecto de la objeción de conciencia 
institucional. En consecuencia, cabe abordar la cuestión de si es posible la 
“objeción de conciencia institucional” a la luz del pensamiento arendtiano. 

Objeción de conciencia ¿institucional?

En la reflexión en torno a la objeción de conciencia, el centro es la persona 
que se encuentra en posición de ejecutar el procedimiento médico abortivo, 
teniendo como contrapartida la posibilidad de que, de forma excepcional, el 
derecho le permita abstenerse de cumplir el deber sin una consecuencia jurí-
dica desfavorable, mientras se asegura la prestación médica a la persona que 
lo requiere. El Tribunal Constitucional estimó que el hecho de no permitir la 
objeción de conciencia a las instituciones era inconstitucional, dando de esta 
manera lugar en su fallo y reflexión a la creación de la objeción de conciencia 
institucional.

La institución pugna con el problema de la libertad. La forma de consagrar 
la objeción de conciencia permite que una institución –por ejemplo, un 
servicio privado de salud– ordene a sus integrantes desobedecer la letra de 
la ley y sus convicciones (no seguir su conciencia moral y deber legal de 
realizar el procedimiento abortivo) en atención a que para la institución es 
moralmente (u otra razón de relevancia) gravoso “cumplir” con dicha norma. 
Esta es la lógica del funcionamiento que subyace a la objeción de conciencia 
institucional, a saber, que un individuo legalmente habilitado para realizar el 



111

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

procedimiento abortivo –y que no es objetor–, deba someter su conciencia 
moral y su voluntad a una ficticia voluntad moral (o de otro tipo) institucional. 

La objeción de conciencia es una herramienta que permite que se ejerza la li-
bertad de conciencia institucional sobre la libertad de conciencia individual. 
De esta manera, la libertad en tanto voluntad queda abolida por la institución; 
como libre albedrío (entre posibilidades dadas) también, pues en todos los 
casos el sujeto pasa a ser parte de una masa o cuerpo social corporativo que 
decidirá –impondrá– sus convicciones sin previa consulta, diluyendo de esta 
manera al individuo. 

La situación es realmente paradójica: la objeción de conciencia personal 
(para distinguirla de la institucional) pretende que ante una cadena causal 
que se origina en la norma, el sujeto tenga la posibilidad de eximirse de 
su cumplimiento, y de esta manera cambie la cadena causal de obediencia 
y cumplimiento. Nada prescribe la institución de la objeción de conciencia 
“personal”, sólo regula la posibilidad de huir de un mal moral que podría 
causar pesar. Entendida de esta manera, la objeción de conciencia personal 
es una deriva del principio republicano de la libertad y la igualdad, en tanto 
nos reconocemos como un otro y entendemos la pluralidad y programas de 
vida que podrían afectarse ante el normal cumplimiento de un deber médico. 
En este sentido, es un principio inspirador de la acción: nada prescribe, nada 
obliga, no hay control normativo sobre la acción en su contexto de ejecución 
ni en cuanto al contenido de la decisión. Hablando arendtianamente, estamos 
ante una institución que podría ser compatible con la libertad o que, al me-
nos, permite su aparición en escena.

La objeción de conciencia institucional, en una lógica muy apartada de la 
idea de libertad, pone a los profesionales bajo el dictamen moral de proteger 
la vida de conformidad a lo que estime una institución. De este modo, ten-
dríamos una ley moral que determinaría la razón práctica de la institución y 
que, a su vez, disciplinaría las demás voluntades: ya sabemos con Arendt y 
la deriva agustiniana que la libertad y la acción no están determinadas por un 
imperativo categórico que determine la voluntad, sino que es una voluntad 
incondicionada que al mismo tiempo se manifiesta como fenómeno. En con-
secuencia, resulta muy complejo hablar de libertad en este caso.

Ahora bien, se presenta otro problema. La objeción de conciencia institucio-
nal da inicio a una cadena en la voluntad de la corporación: ¿qué espacio de 



112 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

libertad queda para el hombre entre los hombres? ¿cuál es la legítima posi-
bilidad de expresar fenoménicamente su voluntad en la esfera de la acción? 
¿no queda el mundo configurado como un mundo entre cosas (ley, producto 
del legislador y voluntad general de la corporación)? ¿qué espacio queda 
para la acción y la palabra del sujeto que está atrapado entre la cadena causal 
de la ley y de la corporación? ¿es libre de ejercer la objeción de conciencia 
respecto de la norma que lo obliga a obedecer la voluntad de la corporación 
por ser moralmente gravosa? Y, en esta última hipótesis, ¿estamos ante lo 
imprevisible, lo milagroso? ¿está el sujeto que rompe los esquemas, y que 
por sí mismo crea un nuevo inicio, huyendo de la doble causalidad en la que 
está atrapado?

Estamos en presencia de una institución en la cual el individuo queda sub-
sumido en cursos causales que impiden su acción, discurso y palabra; que 
impiden la legítima posibilidad de presentarse ante otro como sujeto libre en 
un espacio que garantiza la posibilidad de ser libre y que da curso a la misma 
libertad. El individuo, puesto en relación con la objeción de conciencia ins-
titucional, está impedido de ser y aparecer en la escena política, anulando de 
esta manera la autorización otorgada por el derecho (la reivindicación del in-
dividuo). Nada de esto es posible con la objeción de conciencia institucional, 
pues la libertad que garantiza el discurso público y que se pone en ejecución 
está vedada ex ante. En consecuencia, se clausura la libertad individual en 
beneficio de la voluntad corporativa. Lo paradojal de tal situación es que el 
derecho consagró esta posibilidad de ejercer este tipo de objeción con el úni-
co propósito de garantizar mayores espacios de agencia moral y libertad de 
los sujetos individualmente considerados. 

Esta forma de entender la vida política, en acción y palabra, es anulada por 
la posibilidad de someter la voluntad de un profesional médico (sea o no 
objetor) a la decisión de un colectivo que no participa de la práctica médica 
(quienes detentan el ejercicio de la objeción corporativa). No sólo se limita 
el ejercicio de la propia capacidad moral de decidir y ponderar, sino que se 
coarta también la legítima posibilidad del debate público de ideas entre igua-
les, dejando al sujeto, en cuanto tal, en un mundo entre cosas.

La pertinencia filosófica de la reflexión en torno a la objeción de conciencia 
fue puesta de relieve por Arendt en Desobediencia civil. En dicho trabajo, 
explicando los orígenes de la noción de objeción de conciencia en su deriva 



113

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

cristiana y analizando un tipo de objeción de conciencia secular, Arendt se-
ñala que:

No hay duda de que incluso esta clase de objeción de conciencia pueda 
resultar políticamente significativa cuando llegan a coincidir cierto número 
de conciencias y los objetores de conciencia decidan acudir a la plaza y 
hacer oír sus voces en público. Pero entonces ya no estamos tratando con 
individuos o con un fenómeno cuyo criterio pueda derivarse de Sócrates o de 
Thoreau. Lo que se ha decidido in foro conscientiae se ha convertido ahora en 
parte de la opinión pública y, aunque este grupo particular de desobedientes 
civiles puede proclamar su validación inicial –sus conciencias–, cada uno 
de ellos ya no se apoya en sí mismo. En la plaza, la suerte de la conciencia 
no es muy diferente de la suerte de la verdad del filósofo: se convierte en 
una opinión, indistinguible de otras opiniones. Y la fuerza de la opinión 
no depende de la conciencia sino del número de aquellos con los que está 
asociada –«el acuerdo unánime sobre que X es un mal (...) añade crédito a la 
opinión de que X es un mal» (2015, pp. 54-55).

Arendt no pensó una objeción de conciencia reglada (permitida) por el dere-
cho en alguna circunstancia específica. Sin embargo, se destaca que todavía 
en ese tipo de objeción, el elemento individual, y eventualmente público, 
adquiere una significancia política. Para el caso particular de la objeción de 
conciencia institucional es todavía más relevante, pues es el derecho mismo 
el que reconoce la posibilidad de disentir con la regla por razones morales (u 
otras razones de relevancia). Paradójicamente, esta capacidad ha sido vedada 
a los individuos, dando protagonismo “moral” a las instituciones. La relevan-
cia moral de la objeción de conciencia personal, ejercitada por razones mo-
rales, se convierte en irrelevante frente a la voluntad corporativa que ejerce 
la objeción de conciencia institucional, siendo los sujetos considerados como 
meros recursos de un conjunto que posee una protección moral superior. En 
consecuencia, el derecho como articulador de la libertad política fracasa y 
los espacios de libertad, con todas las propiedades arendtianas de la libertad, 
son degradados.  

La objeción de conciencia institucional implica la irrelevancia práctica de 
la facultad legal de objeción de conciencia de los sujetos individualmente 
considerados. Esto quiere decir que la facultad que pretende ser un descargo 
del deber normativo, y un alivio por alguna razón de relevancia –dentro 
de las cuales se cuentan las razones morales–, para personas naturales (no 



114 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

instituciones), no tiene aplicación. El resultado es que un sistema, que 
en principio pretendía dar respuesta jurídica al reclamo de un sector de 
la sociedad, convierte en irrelevante la objeción de los individuos, pues 
dicha posibilidad de decidir debe someterse a la voluntad corporativa de la 
institución de salud que es objetora. Se coarta, en definitiva, la esfera de 
la libertad y acción política que el sistema jurídico consideró como una 
herramienta para equilibrar diversos intereses en la esfera pública.

Con la objeción de conciencia institucional el médico es sometido a un mun-
do de pura necesidad. El personal médico, bajo esta objeción corporativa, ve 
su capacidad de objetar anulada y, al mismo tiempo, la mujer ve restringida24 
la posibilidad de recibir la prestación de los servicios médicos. El último 
espacio posible para recibir el servicio médico es una institución pública de 
salud que no está regida por la objeción de conciencia institucional, y a la 
espera de que sus médicos no sean objetores: en esta última situación, los 
efectos de la objeción de conciencia institucional también son perjudiciales: 
ninguna libertad, como tampoco una segunda natalidad, en los términos re-
visados precedentemente, es posible. 

Conclusión

En este trabajo he reconstruido los principales conceptos de la acción y la 
libertad en clave arendtiana, en relación a una regulación de relevancia jurí-
dica y política actual: la objeción de conciencia en su modalidad personal e 
institucional. Junto con ello he puesto de relieve cómo es que ambas formas 
de objeción de conciencia se imbrican con los conceptos de acción y libertad. 
En razón de ese análisis he mostrado los problemas que genera la incorpo-
ración de una objeción de conciencia institucional. La actualidad de esta re-
flexión no está determinada solamente por las discusiones en torno al aborto, 
el acceso a un sistema de salud o la objeción de conciencia; su actualidad 
está determinada también por la necesidad de repensar los vínculos entre la 
reflexión jurídica, política y filosófica. Una observación amplia del fenóme-
no permite comprender, más allá de lo estrictamente jurídico, los límites de 
la introducción de nuevas figuras normativas, así como los problemas con 
algunos principios y valores institucionales compartidos, como es el caso de 
la libertad.

24  Una reflexión crítica sobre el pensamiento de Arendt y los feminismos, puede verse en 
Birulés (2009, pp. 151-157). 



115

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

Referencias

Aguiló, J. (2007). Positivismo y postpositivismo: Dos paradigmas jurídicos 
en pocas palabras. Doxa. Cuadernos de Filosofía del Derecho, (30), pp. 
665-675. https://doi.org/10.14198/DOXA2007.30.55

Amiel, A. (2000). Hannah Arendt: Política y acontecimiento. Buenos Aires: 
Nueva Visión.

Arendt, H. (1968). La filosofía de la existencia. Tarea 1, pp. 48-68. https://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.1124/pr.1124.pdf

Arendt, H. (1996). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la re-
flexión política (A. Poljak, Trad.). Barcelona: Península.

Arendt, H. (1997). ¿Qué es la política? (R. Sala Carbó, Trad.). Barcelona: 
Paidós.

Arendt, H. (2001). El concepto de amor en San Agustín (A. Serrano de Haro, 
Trad.). Madrid: Encuentro.

Arendt, H. (2006). Diario Filosófico 1950-1973 (R. Gabás, Trad.). Barcelo-
na: Herder.

Arendt, H. (2009). La condición humana (R. Gil Novales, Trad.). Barcelona: 
Paidós.

Arendt, H. (2015). Crisis de la República (G. Solana Alonso, Trad.). Madrid: 
Trotta.

Bagedelli, P. (2011). Entre el ser y la vida: El concepto de natalidad en 
Hannah Arendt y la posibilidad de una ontología política. Revis-
ta SAAP, 5 (1), pp. 37-58. https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pi-
d=S185319702011000100002&script=sci_abstract 

Birulés, F. (2007). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona: 
Herder.

Birulés, F. (2009). Notas sobre Hannah Arendt y los feminismos. Revista 
anthropos: Huellas del conocimiento, 224, pp. 151-157. 

https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S185319702011000100002&script=sci_abstract
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S185319702011000100002&script=sci_abstract


116 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Campillo, A. (2002). Espacios de aparición: el concepto de lo político en 
Hannah Arendt. Daimon. Revista Internacional de Filosofía, 26, pp. 
159-186. https://revistas.um.es/daimon/article/view/11891 

Campillo, N. (2005). «Mundo» y «pluralidad» en Hannah Arendt. Inters-
ticios, 10 (22-23), pp. 87-100. https://roderic.uv.es/items/5ec44062-
7da6-499e-93a7-d77caeace980 

Comanducci, P. (2003). Las conexiones entre el Derecho y la moral. Dere-
chos y libertades: Revista de Filosofía del Derecho y derechos humanos, 
12, pp. 15-26. https://e-archivo.uc3m.es/entities/publication/095eec2d-
4ec2-406f-b56b-40e7e8836239 

Dolby, M. (2004). La libertad agustiniana. Revista Española de Filosofía 
Medieval, 11, pp. 49-66. https://doi.org/10.21071/refime.v11i.9221 

Fuentes, J. (2011). Vida, natalidad y libertad en Hannah Arendt: Objeciones 
a ciertas lecturas biopolíticas del pensamiento arendtiano. Isegoría, 44, 
pp. 239-255. https://doi.org/10.3989/isegoria.2011.i44.728

Guastini, R. (2013). Estudios de Teoría Constitucional. México: Fontamara.

Kant, I. (2002). Fundamentación para una metafísica de las costumbres (R. 
Aramayo, Trad.). Madrid: Alianza.

Kant, I. (2014). Crítica de la razón pura (M. Caimi, Trad.) Buenos Aires: 
Colihue.

Locke, J. (2006). Segundo tratado sobre el gobierno civil (C. Mellizo, Trad.). 
Madrid: Tecnos.

Nogueira Alcalá, H. (2006). La libertad de conciencia, la manifestación 
de creencias y la libertad de culto en el ordenamiento jurídico chile-
no. Ius et Praxis, 12 (2), pp. 13-41. https://doi.org/10.4067/S0718-
00122006000200002 

Rivera de Rosales, J. (2005). Kant y Hannah Arendt. La comunidad del juicio 
reflexionante. Ideas y Valores, 54 (128), pp. 1-33. https://revistas.unal.
edu.co/index.php/idval/article/view/1092

Sloterdijk, P. (2003). Crítica de la razón cínica (M. A. Vega, Trad.). Madrid: 
Siruela.

https://revistas.um.es/daimon/article/view/11891
https://roderic.uv.es/items/5ec44062-7da6-499e-93a7-d77caeace980
https://roderic.uv.es/items/5ec44062-7da6-499e-93a7-d77caeace980
https://e-archivo.uc3m.es/entities/publication/095eec2d-4ec2-406f-b56b-40e7e8836239
https://e-archivo.uc3m.es/entities/publication/095eec2d-4ec2-406f-b56b-40e7e8836239
https://doi.org/10.21071/refime.v11i.9221
https://doi.org/10.4067/S0718-00122006000200002
https://doi.org/10.4067/S0718-00122006000200002


117

Pino, F. (2025). Los conceptos arendtianos de acción y libertad: objeción de 
conciencia y derecho.  Cuestiones de Filosofía, 11 (36), 97-118.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n36.2025.17454  

Tórtora, H. (2012). Bases constitucionales de libertad de conciencia y culto 
en Chile. Revista de Derechos Fundamentales 7, pp. 87-115. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4016762 

Undurraga, V. (2019). La sentencia de aborto del Tribunal Constitucional de 
Chile: evitando la excepcionalidad en el trato de la mujer embarazada 
como sujeto de derecho. Aborto en tres causales en chile. Lecturas del 
proceso de despenalización (pp. 128-189). Santiago de Chile: Centro 
de Derechos Humanos UDP.

 Tribunal Constitucional de Chile. (2017). Sentencia Rol N° 3.729, que exa-
mina la constitucionalidad del proyecto de ley que despenaliza el abor-
to en tres causales específicas.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4016762
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4016762


118 Cuestiones de Filosofía  No. 36 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Política de acceso abierto

Cuestiones   de   Filosofía   proporciona   acceso   abierto   a   su   contenido, 
propiciando un mayor intercambio global del conocimiento, basado en el 
principio de ofrecer al público un acceso libre a las investigaciones, para ello, 
los textos publicados cuentan con una licencia Creative Commons BY-NC-
SA 4.0 que posibilita su uso y difusión siempre y cuando se realice la citación 
de los autores y la revista, y no se use para fines comerciales. Por esta razón, 
los autores aceptan la licencia de uso utilizada por Cuestiones de Filosofía, al 
igual que las políticas de autoarchivo y acceso abierto. En consecuencia, los 
derechos de los artículos publicados le corresponden a la revista. La revista 
Cuestiones de Filosofía no cobra ningún valor por concepto de recepción 
de artículos, evaluación o publicación, por consiguiente, la publicación de 
artículos en la revista no da derecho a remuneración alguna para autores, 
evaluadores y comités (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).


